
Sandro Chignola, Fragile cristallo. Per la storia del concetto di società, Napoli, Editoriale 
scientifica, 2004, 658 pp. (dall’Introduzione) 
 
 
 
Due parole per giustificare il titolo di questo libro, innanzitutto. Nella prefazione alla prima 
edizione del Capitale, Karl Marx accenna al fatto di come anche nelle classi dominanti inizi a farsi 
largo l’idea che la società non sia un solido cristallo, ma un organismo capace di trasformarsi e in 
costante trasformazione1. Mi è piaciuto giocare con questa espressione. Nulla di più. Il lavoro delle 
scienze giuridiche e politiche della prima metà del XIX secolo è un lavoro di neutralizzazione e di 
stabilizzazione. Condotto attraverso drastiche innovazioni concettuali e modificazioni decisive 
nell’assetto delle discipline. «Società» è il termine che viene allora scelto per nominare l’insieme di 
tensioni, contraddizioni e problemi che derivano dalla ricaduta delle idee di libertà e di uguaglianza2 
e per alludere al campo sul quale deve esercitarsi lo sforzo di ricomposizione della scienza. Leggi 
evolutive, definizioni dinamiche, schemi per l’interpretazione della tendenza vengono formulati per 
rendere trasparenti, e quindi leggibili, processi che sfuggono alla classificazione e che devono 
essere compresi, per poter essere dominati.  
 
E, tuttavia, è un ben fragile cristallo di rapporti quello che la scienza riesce a formalizzare attraverso 
il concetto di società. L’elemento nuovo che essa deve pensare è l’individuo, la cui moderna 
genealogia coincide con una dis-sociazione. Con una drastica déliason. Quello che enuncia nei 
preamboli delle carte costituzionali della Rivoluzione i propri diritti fondamentali è il soggetto che 
rivendica la propria liberazione dal sistema di ceti e di corporazioni dell’antico regime. Esso si 
individua rispetto alla «société de sociétés»3 dell’antica costituzione europea sciogliendo le strutture 
di inclusione e di affiliazione che a quest’ultima sono proprie e identificandosi, senza resto, 
all’elemento in-differenziato e formale della volontà. Gli individui moderni si percepiscono come 
individui uguali e liberi, perché tutti allo stesso modo in possesso del diritto ad esprimere la propria 
volontà.  Questo diritto soltanto è ciò che rimane loro comune. 
 
Come pensare allora il legame tra di loro? Che «società» è quella che i liberi individui esprimono 
nelle loro relazioni e quale la qualità giuridica di quest’ultime? Sino a che punto può spingersi una 
tendenza, quella moderna, alla dissociazione, alla privatizzazione dei rapporti tra i singoli prima di 
innescare spinte altrettanto radicali in direzione contraria e trasformare le conquiste rivoluzionarie 
del 1789 in premessa per l’assoggettamento a nuove forme di tutela? 
 
La moderna società dei privati può essere ottenuta solo attraverso un costante contrasto delle 
tendenze alla dispersione che la lavorano dall’interno. Integrandola e sostenendola in termini 
politici. Predisponendo i soggetti ad un uso appropriato della loro libertà. Lo Stato agisce perciò 
rispetto alla società – che finisce così con l’identificare, nelle teoriche del diritto e della politica 
della prima metà del secolo XIX che verranno prese in considerazione nel corso di questo lavoro, 
l’altro lato di una stessa sintesi politica – nella doppia figura di istitutore e di garante della libertà 
dei cittadini4. Istitutore, perché è all’ombra dello Stato assoluto e dei suoi apparati amministrativi 
che il soggetto moderno elabora ed espande la propria autonomia. Garante di quest’ultima, perché il 
lavoro di sincronizzazione e di regolazione della cooperazione sociale di cui esso si fa carico si 
dimostra necessario per la stessa esplicitazione della potenza di autodeterminazione del libero 
soggetto che in essa si individua. 
 
1 MARX, Das Kapital, Vorwort, MEW, Bd. 23 p. 16. 
2 LANDSHUT (1969), p. 85. 
3 L’espressione è di Jean-Etienne-Marie Portalis e ricorre nel Discours préliminaire al Code civil. Il Discours può ora 
essere letto in Naissance du code civil – La raison du législateur, Paris, Flammarion, 1989. Cfr. p. 36. 
4 Cfr. ROSANVALLON (1990), p. 96; MANNORI-SORDI (2002), p. 79. 



Il concetto di società serve, in questo contesto, per alludere al sistema di relazioni quasi-naturali che 
gli individui intessono tra di loro e per definire il campo disegnato dal dispiegarsi delle tecnologie 
di governo che devono essere predisposte per compensare le distelelogie dello scambio. La società è 
allo stesso tempo ciò che deve essere governato (e che pertanto espone al rischio di un possibile 
eccesso di regolazione) e ciò che deve essere prodotto (e che perciò non può tollerare una carenza 
di integrazione), facendo sì che gli individui possano essere socializzati all’altezza della libertà dei 
moderni5. Da un lato la società come spazio di libera interazione, dall’altro la necessità che questa 
stessa libera interazione venga creata, sostenuta, organizzata – ma non soffocata -, preparando 
l’individuo, liberandolo dalla gabbia degli status e dai limiti che eventualmente gli impediscano di 
sostenere il peso della propria libertà, mantenendo universalmente aperte per tutti le condizioni 
della libera autodeterminazione.  
 
Sconnettere società e Stato, produrre la loro asimmetria, significa assumere sul piano della scienza i 
due fuochi dell’ellissi definita dal moderno concetto di libertà. Il processo per cui il libero soggetto 
viene supposto intessere da sé il sistema dei rapporti nei quali si trova incluso e che rappresentano il 
precipitato delle sue capacità di cooperazione, da un lato. E dall’altro il sistema delle istituzioni e 
degli apparati chiamati a recepire le istanze di autodeterminazione che quella libera cooperazione 
esprime, per organizzarle, rinsaldarle e poterle mantenere libere.  
 
Non sorprende, allora, che uno dei principali punti di svolta per l’innovazione giuridica e per la 
progettazione costituzionale sia rappresentato dall’assunzione della «questione sociale». Quella che 
si presenta come una fenomenologia-limite della crisi della cittadinanza, come il portato di una 
radicale patologizzazione del rapporto sociale, può essere portata alla luce ed interpretata come 
l’evidenziarsi della dinamica fondamentale che spinge il processo della democrazia. La genealogia 
del soggetto di diritto coincide, lo abbiamo già accennato, con una dis-sociazione. Con il dissolversi 
delle identità di ceto, delle solidarietà parziali, del sistema degli ordini e dei corpi intermedi. Sin 
dalle origini, il moderno soggetto libero si individua per effetto dell’azione di spoliticizzazione con 
cui la monarchia assoluta investe la societas civilis, concentrando nei suoi apparati l’iniziativa 
politica e la sovranità. L’individuazione delle relazioni sociali viene così a dipendere da un drastico 
lavoro di privatizzazione, che comporta che nella pubblica ragione dello Stato e 
dell’amministrazione monarchica vengano concentrandosi le istanze della produzione e del 
controllo del sistema di garanzie giuridiche preliminari all’esplicitarsi della libera iniziativa. Il 
soggetto viene prodotto in quanto assoggettato al trascendentale della libertà che il diritto si incarica 
di perimetrare. 
 
Questa patogenesi del moderno soggetto di diritto6, la cui libertà coincide con un’integrale 
spoliticizzazione e i cui spazi d’azione vengono ritagliati sul lato interno del cono d’ombra 
proiettato dai dispositivi di sovranità che neutralizzano il conflitto immanente all’individuazione 
delle relazioni sociali, torna ad inquietare, nell’Ottocento, le scienze giuridiche e politiche. I 
processi di marginalizzazione che investono le classi del lavoro evidenziano le rigidità ed i limiti 
delle declaratorie costituzionali e portano in luce il formalismo che affligge la secca separazione tra 
pubblico e privato che le attraversa. Il sociale viene progressivamente enucleato come il luogo di 
emersione di una contraddizione decisiva tra la promessa di liberazione avanzata dalla moderna 
nozione di autodeterminazione e la materiale impossibilità di quest’ultima per quote significative 
della popolazione. Nel proletario, è l’intero progetto di soggettivazione promosso dalle categorie 
politico-giuridiche moderne ciò che si dimostra estremamente fragile e costitutivamente votato alla 
crisi. 
 
E’ allora possibile trattenere la scienza sul piano di una scissione? Differenziare drasticamente tra 
l’esistenza «privata» degli individui – il loro agire e competere sul mercato, il loro disegnare, sul 
5 Cfr. BURCHELL (1991), pp. 139 e ss. 
6 L’espressione è di KOSELLECK (1972). 



piano dello scambio, traiettorie lineari di socializzazione e di composizione degli interessi, il loro 
identificare la libertà con la libera iniziativa – e uno spazio «pubblico», delimitato a partire dalla 
non-ingerenza rispetto alla prima, cui venga affidata la semplice regolazione politica degli affari 
comuni? 
 
Si tratti di pensare l’intervento dello Stato in relazione alle forme di blocco che interrompono il 
moderno processo della libertà come autodeterminazione nelle classi del lavoro (Lorenz von Stein), 
o di produrre il rinnovamento disciplinare delle scienze giuridiche e politiche per mezzo 
dell’identificazione di autonomi paradigmi del sociale (il dibattito tedesco sulla 
«Gesellschaftswissenschaft»), oppure di riconoscere, ancora, il ruolo crescente degli apparati 
amministrativi dello Stato rispetto alla tutela dei processi della libera individuazione, il consolidarsi 
di una semantica del diritto attestata sulla «pubblica utilità» come contrappunto al dispiegarsi delle 
dinamiche centrifughe dell’interesse «privato» (Tocqueville), è sulla costruzione di uno specifico 
campo di relazioni intermedie tra individuo e Stato che viene insistendo l’innovazione concettuale.  
 
Parte significativa della storia del concetto di società si colloca dentro questo complesso gioco di 
riferimenti e di rimandi7. La società non è un dato naturale o astorico, né ad essa pertiene alcuna 
essenza. «Società» è il nome che viene assegnato al sistema di rapporti che diritto e tecnologie di 
governo (il diritto amministrativo, gli istituti dell’assistenza e dell’intervento sociale, la pedagogia, 
ad esempio) costruiscono come luogo di compossibilità degli arbitrî e come spazio di dinamiche 
dello scambio che vengono assunte come «autonome», anche se evidentemente «ortopedizzate» da 
protesi normative ed istituzionali che mettono in grado gli individui di poterle sostenere8.  
 
Ragionare sulla storia dei concetti politici e giuridici significa ragionare sul dispositivo logico 
complessivo che organizza la modernità e sull’effetto di realtà che i concetti producono 
permettendo di descrivere, analizzare, progettare o stabilizzare le relazioni tra gli uomini come se 
esse corrispondessero alla forma astratta che assumono nei quadri categoriali dei saperi della 
politica e del diritto9.  
 
L’accesso alla razionalità generale che sovraintende a quel dispositivo può avvenire attraverso 
l’analisi di istituti, sistematiche autoriali, retoriche anonime in cui si sedimenta un senso comune 
disciplinare. In questo libro ne ho presi in esame alcuni. E’ però sulla loro convergenza di fondo, sul 
modo in cui viene emergendo un concetto di società come corrispettivo all’esplicitarsi di un’azione 
«pubblica» di sincronizzazione, organizzazione e governo dei liberi rapporti tra i privati, che questo 
lavoro intende soffermarsi. Per questo motivo, il libro può essere letto dall’inizio alla fine, 
nell’autonomia delle tre parti che lo compongono, o muovendo dall’ultima di esse per tornare alla 
prima. Comunque decida di affrontarlo, il lettore, nel rifrangersi della luce attraverso le diverse 
facce del fragile cristallo del concetto di società, percorrerà singole scansioni di una stessa storia. 

7 Cfr. CHIGNOLA (2002c); (2003a). 
8 Si tratta di un tema che ha trovato ampio spazio nella riflessione di Michel Foucault. Tra i molti lavori foucaultiani che 
potrebbero essere citati, mi limito a rinviare a FOUCAULT (2000), ed in particolare a: vol. II, n. 239, La 
«gouvernamentalité» (1978); n. 255, Sécurité, territoire, population (1978); n. 257, La politique de la santé au XVIIIe 
siècle (1979); n. 274, Naissance de la biopolitique (1979); e, soprattutto, n. 291, «Omnes et singulatim»: Toward s a 
Criticism of Political Reason (1981). Su questa somma di questioni, tra gli altri: BURCHELL (1996). 
9 Cfr. CHIGNOLA (2002b); (2003b): DUSO (1999b). 


